# نقد و بررسی دلیلهای رد و اثبات حقهای حیوانات و گیاهان در فرهنگ غرب و اسلام

### محمدحسین طالبی \* تاریخ دریافت: ۹۱/۱۲/۹ تاریخ پذیرش: ۹۲/۴/۱۱

چکیده

مسالهی حقوق حیوانات و گیاهان در محیط زیست از مسائلی است که در حوزه ی حقوق اخلاقی مطرح می شود. سابقه طرح این دو مساله در مباحث اسلامی به صدر اسلام برمی گردد. روایات فراوانی از پیشوایان دینی (ع) مبنی بر لزوم رعایت حقوق حیوانات و گیاهان وارد شده است. در مقابل، پیشینه ی طرح این دو مساله در جهان غرب به عنوان حق اخلاقی که تر از نیم قرن است. این نوشتار از سه بخش تشکیل شده است. در بخش نخست درباره حقوق اخلاقی توضیح داده شده است. در بخش دوم ابتدا مساله حقوق حیوانات از نگاه دانشمندان غرب بررسی می شود. آن گاه پس از نقد آرای آنها نظریه بدیع حقوق حیوانات براساس آموزه ی عقلی «قانون طبیعی» در حکمت عملی اسلامی برای اولین بار تبیین خواهد شد. در پایان بخش دوم روایات خود اسلامی در لزوم رعایت حقوق حیوانات در محیط زیست از نظر می گذرد. این روایات خود شاهدی بر صحت احکام عقلی در زمینه ی احترام به حقوق حیوانات است. بخش سوم این نوشتار ابتدا دلیل های نفی و اثبات حقوق گیاهان را در محیط زیست از نظرگاه دانشمندان غرب نقد و بررسی کرده و در نهایت آموزه های عقلی و روایی اسلامی در راستای اثبات حقوق گیاهان در محیط زیست و وظیفه ی ما در قبال آنها را بیان می کند.

كليدواژگان: حقوق اخلاقی، حقوق حيوانات، حقوق گياهان، صاحبان حق، محيط زيست، قانون طبيعی، ملاک داشتن حق، نفس حيوانی، نفس نباتی.

#### مقدمه

مساله ی حقوق حیوانات و حقوق گیاهان در محیط زیست از مسائلی است که در حوزه ی حقوق اخلاقی مطرح می شود. سابقه طرح این دو مساله در مباحث اسلامی به صدر اسلام برمی گردد.

<sup>\*</sup> استادیار فلسفه حقوق پژوهشگاه حوزه و دانشگاه htalebi@rihu.ac.ir

روایات فراوانی از پیشوایان دینی (ع) مبنی بر لزوم رعایت حقوق حیوانات و گیاهان وارد شده است. اما پیشینه ی طرح این دو مساله به عنوان حق اخلاقی در جهان غرب که تر از نیم قرن است. همراه با انتشار کتاب آزادی حیوان در سال ۱۹۷۵، پیتر سینگر برای اولین بار مسائل مربوط به رفتار اخلاقی بشر نسبت به حیوان را در محیط زیست مطرح کرد. اثر وی سبب شد مبانی اخلاقی نهضت حقوق حیوانات در غرب طرح گردیده و فیلسوفان در آثار علمی خود جایگاه اخلاقی رفتار با حیوانات را منعکس کنند بیند سال پس از طرح حقوق حیوانات مسائل مربوط به گیاهان نیز در مغربزمین طرح گردید.

پرسش اصلی این نوشتار آن است که آیا حیوانات و گیاهان میتوانند دارای حق باشند؟ به بیان دیگر، دلیلهای رد و یا اثبات این حقها چیست؟ اگر حیوانات و گیاهان سزاوار داشتن حق اند، این حقوق کدامند؟

فرضیه نویسنده در این نوشتار آن است که آموزههای عقلی و شرعی در فرهنگ غنی اسلام بر وجود حقهای متنوع حیوانات و گیاهان تاکید دارند. به این دلیل این نوشتار با اتکا به آموزههای اسلامی در صدد ارائهی دلیلهای عقلی بدیع بر اثبات انواع حقوق حیوانات و گیاهان برآمده است. نکته قابل توجه آن است که متون مقدس اسلامی نیز در حمایت از قوانین عقلی همهی این حقها را برای حیوانات و گیاهان ثابت میداند. گفتنی است تا زمانی که قوانین موضوعه بر قانونی ساختن این حقها وضع نشود، همهی آنها از جمله حقوق اخلاقیاند.

این نوشتار از سه بخش تشکیل شده است. در بخش نخست درباره معنای حق و نیز مفهوم حق اخلاقی در برابر حق قانونی توضیح مختصری داده شده است. در بخش دوم ابتدا مسالهی حق حیوانات از نگاه دانشمندان غرب بررسی می شود. آن گاه پس از نقد آرای آنها نظریهی بدیع حقوق حیوانات براساس آموزههای عقلی در حکمت عملی اسلامی برای اولین بار تبیین خواهد شد. در پایان بخش دوم روایات اسلامی در لزوم رعایت حقوق حیوانات در محیط زیست از نظر می گذرد. این روایات خود شاهدی بر صحت احکام عقلی در زمینهی احترام به حقوق حیوانات است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Animal Liberation.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Peter Singer.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Frey, R. G., "Animal", in the Oxford Handbook of Practical Ethics, in Hugh Lafollette, New York: Oxford University Press, 2003, p. 161.

بخش سوم این نوشتار حقوق گیاهان را در محیط زیست از نظرگاه دانشمندان غـرب نقـد و بررسی کرده و در نهایت آموزههای عقلی و روایی اسلامی در راستای اثبات حقـوق گیاهان در محیط زیست بیان میکند.

# بخش نخست: حقوق اخلاقي

این بخش حاوی دو گفتار است. در گفتار نخست مشهور ترین نظریههای دوگانه درباره معنای حق به طور اختصار توضیح داده می شود. گفتار دوم با بیان انواع قانون به مثابه منشا حقها، انواع حق اخلاقی را در برابر حقهای قانونی نشان می دهد.

# گفتار اول: معنای واژه حق

کلمه "حق" در حوزه ی علوم اجتماعی (حقوق، علوم سیاسی، جامعه شناسی و...) ترجمه واژه ی "the right" در زبان انگلیسی، "droite" در زبان فرانسه و "recht" در زبان انگلیسی، "droite" در زبان واژه با محتوای "حق" (در برابر تکلیف) به لحاظ ساختاری در زبان و ادبیات انگلیسی ساختار اسمی دارد، اما به صورت وصفی نیز به کار می رود که در ایس صورت به معنای "ضد باطل"، "خوب"، "صحیح" و "صادق" است و در مقابلِ مفاهیم" باطل "، "بد"، "ناصحیح" و "کاذب" به کار می رود د.

لازم به ذکر است که در حوزه علوم اجتماعی کاربرد اسمی مفهوم حق مورد توجه است، نه کاربرد وصفی آن. شاید یکی از مهمترین نکات در تاریخ پیدایش مفهوم حق تفکیکی باشد که میان این دوکاربرد شده است بمفهوم "حق داشتن" مصدر همان معنای اسمی و مفهوم "حق بودن" مصدر معنای وصفی کلمه "right" است.

پرسشی که در این جا مطرح می شود این است که معنای این واژه در اصطلاح اهل فن

<sup>&#</sup>x27;. طالبي، محمدحسين، "منشأ حق بشر"، معرفت فلسفي ١٤، ١٣٨٤، ص ١٩٣.

أ. ابن منظور، محمد، لسان العرب [تقريبا ۶۶۰ ق]، جلد ۲، بيروت: دار صادر، ۱۹۹۷، ص ۴-۱۲۲.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>. راسخ، محمد، حق و مصلحت، تهران: انتشارات طرح نو، ۱۳۸۱، صص ۱۵۱، ۱۸۶.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. Having a Right.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. Being Right.

چیست؟ به تعبیر دیگر، مفهوم ساختار اسمی حق (در برابر تکلیف) در دانشهای اجتماعی، مثل دانش حقوق و علوم سیاسی چه میباشد؟

دانشمندان علوم اجتماعی در محتوای مفهومی واژه ی حق اتفاق نظر ندارند. مشهورترین نظریههای موجود در میان آرای مختلف فیلسوفان و حقوق دانان غرب دو نظریه است. این دو نظریه واژه حق را به ویژگی عامش تعریف می کنند. یکی از آن دو حق را حاوی نوعی سود و منفعت می داند. به همین دلیل این نظریه به نظریه ی منفعت می منفعت می داند. به همین دلیل این نظریه به نظریه ی منفعت می مروف شده است. مهمترین نظریه عبارتند از بنتام ایرینگ آ آستین ایونز می مرومیک از آن و کرامر شده است.

نظریهی دیگر حق را به معنای انتخاب (قدرت اعمال اراده) میداند. این نظریه با نام نظریه ی اراده یا نظریهی انتخاب شناخته می شود. تاثیر گذار ترین نظریه پردازان این نظریه عبار تند از: کانت ۱٬ ساوینی ۱٬ هارت ۱٬ کلسن ۱٬ ولمن ۱٬ ول

ریشه ی نظریه ی انتخاب / اراده در کلمات دانشمندان قرون میانه، مثل ویلیام او کام ۱۳ (یشه ی نظریه ی انتخاب / اراده دارد. آنها حق را به معنای قدرت می دانستند؛ یعنی صاحب حق اخلاقا یا قانونا قدرت دارد انجام تکلیف را از مکلف مطالبه یا از آن صرف نظر کند. او کام در

<sup>۱</sup>. هرچند مشهور این است که جرمی بنتام (Jeremy Bentham) اولین کسی است که حق را به سود و منفعت حاصل از تکلیف معنا کرده است، اما واقعیت این است که بانی این اندیشه در غـرب یـک قـرن پـیش از بنتـام، فیلسوف و حقوقدان پروتستان بـه نـام سـاموئل پوفنـدرف (Samuel Pufendorf) (۱۶۳۲–۱۶۳۲) بـوده اسـت (Tuck, 1979: 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Benefit / Interest Theory.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Bentham.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Jhiring.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>.Austin.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. Lyons.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>. MacCormick.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>. Raz.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>. Kramer.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>. Will / Choice Theory.

<sup>11.</sup> Kant.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>. Savigny.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>. Hart.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>. Kelsen.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>. Wellman.

<sup>16</sup> Steiner.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>. William of Okham.

تعریف حق می گوید: "حق عبارت است از قدرت قانونی استفاده از امری خارجی؛ قدرتی که هیچ کس نباید از آن محروم شود مگر به خاطر سوءاستفاده یا سایر دلیلهای معقول. اگر کسی از چنین قدرتی محروم گردد، وی می تواند از طریق شیوههای قانونی برعلیه فرد یا افرادی که مانع اعمال قدرتش شدهاند در دادگاه اقامهی دعوا کند"\.

عبارتهای دانشمندان مسلمان در باب مفهوم حق نیز از این امر حکایت می کنید که بیشتر آنان به دو نظریهی منفعت و نظریهی اراده و اختیار گرایش دارند، هرچند آنها بهجای استفاده از واژهی اراده، قدرت و اختیار صاحب حق، در آثار خویش از عبارت سلطنت (سلطه) صاحب حق استفاده کردهاند.

کوتاه سخن این که، حق در معنای اصطلاحیاش از نظر بیشتر اهلفن، یا به معنای سود صاحب حق است و یا به معنای قدرت (سلطه) اخلاقی یا قانونی او بر موردی که نسبت به آن دارای حق است.

# گفتار دوم: حق اخلاقی

مهم ترین دسته بندی انواع حق در گفتمان حق تقسیم آن به حق اخلاقی و حق قانونی است. تقسیم حق به حق اخلاقی و حق قانونی تقسیم آن به لحاظ منشا پیدایش حق است.

توضیح این که: وجود حق همواره مترتب بر وجود قانون است<sup>۱</sup>؛ یعنی هرجا حقی وجود داشته باشد، در مرتبه ی قبل از آن قانونی وجود دارد. به تعبیر دیگر، قوانین همیشه علت پیدایش حقها هستند. حق همیشه نتیجه و دستاورد قانون است؛ به این معنا که اگر قانون موجود نباشد، حقی در کار نیست. چنانچه قوانین اخلاقی باشند، حق اخلاقی <sup>۳</sup> تولید می شود و اگر قانونی وضع حقوقی پیدا کند، حق قانونی <sup>۴</sup> به وجود می آورد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Finnis, John, Natural Law and Natural Rights, Oxford: Clarendon Press, 1980, 228fn.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Bentham, Jeremy, "Anarchical Fallacies; Being an Examination of the Declaration of Rights Issued during the French Revolution", [1794] in: J. Waldron ed., Nonsense Upon Stilts: Bentham, Burke and Marx on the Rights of Man, London and New York: Methuen, 1987, p. 69; Burke, Edmund, "Reflections on the Revolution in France", [1790], in: ibid., pp. 104-7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Moral Right.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. Legal Right.

قانون همچنان که حق را تولید می کند، قیود و محدودیتهای آن را نیز بیان می کند؛ زیرا فلسفه ی وجود قانون علاوه بر تاسیس حقوق و تکالیف، بیان محدودیتهای آنها نیز می باشد. به این دلیل، به تعداد انواع قانون انواع حق وجود دارد. بنابراین، ویژگیهای حق تابعی از ویژگیهای قانون است. تنوع قوانین به تنوع حقها منجر می شود.

به این دلیل، به منظور شناسایی حق اخلاقی لازم است با انواع منشا پیدایش حق، یعنی انـواع قانون، بیشتر اَشنا شویم.

#### الف) انواع قانون

در رابطه با ایجاد حق، قوانین در یک دستهبندی فراگیر به دو دسته تقسیم میشوند:

### ١. قوانين بدون ضمانت اجراي بيروني

به این قوانین اصطلاحا قوانین اخلاقی به معنای عام گفته می شود. توجه به این نکته ضروری است که گاهی مراد از اخلاقی بودن یک قانون معنایی خاص است. مقصود از قانون اخلاقی به معنای خاص این است که اجرای آن مستقیما تاثیری مثبت بر تکامل نفس آدمی داشته باشد؛ یعنی اجرای آن سبب رشد اخلاقی بشر شود. گاهی مقصود از اخلاقی بودن قانون معنایی عام تر است؛ یعنی آن قانون از راه وضع در یک نظام قانون گذاری، به وجود نیامده باشد .

مراد از اخلاقی بودن در این بحث منحصرا نداشتن ضمانت اجرای بیرونی، یعنی معنای عام اخلاقی است، نه این که این قوانین صرفا مربوط به ویژگیهای نفسانی بشر باشد.

مقصود از ضمانت اجرای بیرونی، قدرت حاکمه است که با نیروی قهرآمیز خود ناقضان قانون را مجازات می کند. ضمانت اجرای بیرونی غیر از ضمانت اجرای درونی است. ضامن اجرای درونی، وجدان شخصی یا عمومی افراد است.

قوانین بدون ضمانت اجرای بیرونی، یعنی قوانین اخلاقی به معنای عام، به دو نـوع تقسـیم میشوند:

یک. قوانین اخلاقی وضعی. این قوانین مقرراتی هستند که به وسیلهی یک شخص یا

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Meyers, Diana, Inalienable Rights: A Defense, New York: Columbia University Press, 1985, p. 118.

گروهی از اشخاص وضع می گردند؛ اما چون دارای ضمانت اجرای بیرونی نیستند، یعنی چون قوهی قهریهای وجود ندارد که از آنها حمایت کند، در گروه قوانین اخلاقی (به اصطلاح عام) قرار می گیرند. برای نمونه قوانینی را که خداوند متعال در شرایع مختلف وضع کرده، همگی جزو این دسته از قوانیناند.

بنابراین، مقررات اسلامی؛ اعم از: قوانین اخلاقی (به اصطلاح خاص در حوزه ی علم اخلاق) یا احکام عملی فقهی، با صرفنظر از ایس که در کشوری به عنوان قوانین مصوب نظام قانون گذاری آن کشور تلقی شود، قوانین وضعی اخلاقی به معنای عام، یعنی بدون ضمانت اجرای بیرونی شمرده می شوند. همچنین قوانینی که به وسیله ی نمایندگان دولتها در مجمع عمومی سازمان ملل یا سایر مجامع عمومی به تصویب می رسند و از حمایت هیچ قوه ی قهریه ای برخوردار نیستند، قوانین وضعی اخلاقی اند که ضمانت اجرای بیرونی ندارند، مثل قوانین مربوط به منع گسترش سلاحهای اتمی.

دو. قوانین اخلاقی غیروضعی. این دسته از قوانین به وسیلهی هیچ مرجعی وضع نشدهاند؛ اما عموم مردم به آنها احترام گذاشته و سعی می کنند آنها را رعایت کنند. برخی از این قوانینِ نانوشته مقررات رفتاری انسانهاست که خداوند متعال به قلب بشیر الهام فرموده و عقل آن را پس از شناخت ذات و طبیعت بشر می شناسد. این مقررات رفتاری، قوانین عقلیاند و در غیرب به قانون طبیعی معروف می باشند برخی دیگر از این قوانین غیر وضعی را آداب و رسوم و سنتِ اجتماعی رایج در میان عرف مردم به رسمیت می شناسد. این قوانین غیر وضعی نیز در زمره وقانین اخلاقی عام جای می گیرند.

#### ۲. قوانین دارای ضمانت اجرای بیرونی

این دسته از قوانین پس از وضع و تصویب به وسیلهی قانون گذار، از نظارت و حمایت نیروی قهریهی حکومتی، مثل پلیس، برخوردار هستند. امروزه در ادبیات رایج مردم جهان به این دسته

<sup>ً</sup> این دسته از قوانین همگی فطریاند. آیه شریفهی "فَالْهَمَهَا فُجورَهَا وَتَقُوْاهَا" (٨/الشمس) به این قوانین اشاره دارد. ً 2. Natural Law.

<sup>&</sup>quot;. برای اطلاع بیشتر از آموزه ی قانون طبیعی رک. طالبی، قانون طبیعی، قم: دبیرخانه مجلس خبرگان رهبری، ۱۳۹۰ الف.

از قوانین قانون موضوعه و مصوب کفته می شود؛ خواه واضع این قوانین یک شخص باشد، مثل پادشاه و خواه گروهی از اشخاص باشند که در مجلس قانون گذاری گرد هم جمع می شوند.



### ب) انواع حق

به دلیل این که حق همواره از قانون ناشی می شود ن قانون اخلاقی به معنای عام، یعنی قانون بدون ضمانت اجرای بیرونی، موجب پیدایش حق اخلاقی و قانون با ضمانت اجرای بیرونی باعث به وجود آمدن حق قانونی می گردد. بنابراین، حق نیز به تبع تقسیم قوانین، به دو دسته قابل تقسیم است: حق اخلاقی و حق قانونی ن.



حقهای حیوانات و گیاهان قبل از وضع قانون درباره آنها در زمرهی حقوق اخلاقی بهشمار میروند. در این نوشتار به بررسی ادلهی آنها در فرهنگ اسلام و غرب میپردازیم.

### بخش دوم: حقوق حيوانات

بررسی نوشتجات علمی دربارهی مسالهی حقهای حیوانات در ۲۰ سال گذشته نشان میدهد این

<sup>2</sup>. Bentham, Jeremy, "Anarchical Fallacies; Being an Examination of the Declaration of Rights Issued During the French Revolution", [1794] in: J. Waldron ed., Nonsense Upon Stilts: Bentham, Burke and Marx on the Rights of Man, London and New York: Methuen, 1987, p. 69; Burke, Edmund, "Reflections on the Revolution in France" [1790], in: ibid., pp. 104-7.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Positive Law.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Jones, Peter, Rights, Houndmills and New York: Palgrave, 1994, p. 45.

مساله از حاشیه به متنِ مسائل مربوط به حق حتی در حوزه ی مباحث حقوقی و سیاسی هـم آمـده است. دولت آلمان نخستین دولت اروپایی است که به لـزوم احتـرام گذاشـتن بـه حقـوق اساسـی حیوانات رای داد. در روز هفدهم ماه می در سال ۲۰۰۲ میلادی مجلس قانون گذاری این کشور با ۵۴۳ رای موافق در برابر ۱۹ رای مخالف و ۱۵ رای ممتنع دولت آلمان را به حفاظت و پـاسداری از حقوق حیوانات موظف ساخت. پس از این تحول، اتحادیه ی اروپا نیز مباحـث مربـوط بـه الـزام کاهش دادن آزار حیوانات را در دستور کار خود قرار داد'.

مواضع طرفداران و مخالفان حقـوق حیوانـات در غـرب بسیار متفـاوت است. از یـکسـو، مخالفان حقوق حیوانات هیچ حقی برای این موجودات قائل نیستند. این گروه طیفهای مختلفی را دربرمیگیرد. برخی از آنها ایراد هرگونه صدمهای را بر حیوانات جائز میشـمارند. برخـی دیگـر که همانند دسته ی اول هیچ شان اخلاقی برای حیوانـات قائـل نیسـتند، نـوع رفتـار و سرنوشـت حیوانات را غیر مهم میدانند، هرچند صدمه زدن به آنها را تجویز نمیکنند.

از سوی دیگر، طرفداران حقوق حیوانات نیز به چند دسته تقسیم می شوند. بعضی از آن ها به حقوق حداقلی برای حیوانات اعتقاد دارند. از همین رو ذبح یا کشتار بی دلیل آنان را تضییع حق حیوان می دانند. گروهی دیگر تا آن جا پیش رفته اند که حتی ذبح حیوانات به منظور تغذیه از گوشت آنان را نیز جائز نمی دانند. این گروه به جای تغذیه از گوشت حیوانات توصیه به تغذیه از گیاهان می کنند. به این دسته از طرفداران حقوق حیوانات، گیاه خوار گفته می شود آ. دسته ای از ایس گیاه خواران حتی استفاده از سایر منافع حیوانات، مثل شیر و پوست آن ها را نیز خلاف اخلاق می دانند آ.

در ادامه، ابتدا مهمترین دلایل مخالفان و موافقان حقوق حیوانات در غرب نقد و بررسی می شود؛ آن گاه نظریه ی بدیع اسلامی در باب حقوق حیوانات بر اساس آموزه ی قانون طبیعی تبیین خواهد شد. در پایان به منظور استنادسازی شرعی، روایات منقول از پیشوایان دینی(ع) در خصوص یکایک حقوق حیوانات بیان می گردد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Sunstein, Cass, "The Rights of Animal", The University of Chicago Law Review, Vol. 70, No. 1, 2003, p. 388.

۲. به این گروه از گیاهخواران Vegetarians گفته می شود.

<sup>.</sup> این دسته از گیاهخواران Vegans نام دارند.

# گفتار اول: بررسی دلایل مخالفان حقوق حیوانات

مخالفان حقوق حیوانات در غرب به چندین دلیل بر نفی حق حیوانات استناد کردهاند.

# الف) دلیل اول: عدمعضویت حیوانات در اجتماع اخلاقی

"به دلیل این که حیوانات عضوی از اجتماع اخلاقی نیستند، انسانها اخلاقا هیچ وظیفهای نسبت به آنان ندارند".

مایکل فاکس'، فیلسوف اخلاق اهل کانادا در کتاب نمونه برای آزمایش حیوانی (۱۹۸۶) می گوید: «اجتماع اخلاقی عبارت است از اجتماعی که در آن موجودات مستقل و مختار مفاهیم ارزشمند اخلاقی را درک کرده و آن را مقیاس ارزیابی رفتارها قرار می دهند. همچنین اجتماعی که در آن درک متقابل از خودمختاری و شخص بودن وجود دارد جامعه ی اخلاقی است  $^{\circ}$ .

بنابر عقیده ی فاکس، شخص خودمختار به موجود ی گفته می شود که دارای خودآگاهی باشد و بتواند مفاهیم دشوار را بهدرستی به کاربرده و بهخوبی توانایی استفاده از زبان را داشته و قادر به طراحی، انتخاب و پذیرش مسئولیت افعال خود باشد. چنین شخصی شایستگی عضویت در اجتماع اخلاقی دارد. بر این اساس از آن جا که حیوانات دارای چنین برجستگیهای اخلاقی نیستند؛ پس آنها نمی توانند عضو اجتماع اخلاقی باشند.

فاکس به هنگام نتیجه گیری از دلیل بالا می گوید: "اعضای اجتماع اخلاقی ممکن است انواع کمارزشمندتر را برای اهداف خویش به کار گیرند تنها به این دلیل که آنها هیچ وظیفهای (اخلاقی) ندارند که این کار را نسبت به انواع پست انجام ندهند".

### ب) نقد دليل اول

در مقام نقد و بررسی نخستین دلیل مخالفان حقوق حیوانات می توان گفت:

<sup>1.</sup> Michael Fox.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. The Case for Animal Experimentation.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Autonomy.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. Personhood.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. Fox, Michael, the Case for Animal Experimentation, Berkeley: University of California Press, 1986a, p. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>. Ibid., p. 88.

اگر ملاک عضویت در اجتماع اخلاقی امور بیان شده در دلیل مذکور باشد، برخی انسانها نیز، مثل افراد مبتلا به مرگ مغزی، بیماران آلزایمری که توانایی تکلیم صحیح و به کارگیری کلمات پیچیده ندارند، کودکان و غیره، خارج از جامعهی اخلاقی قرار می گیرند و ما در برابر آنها هیچ وظیفه ی اخلاقی نداریم؛ در حالی که هیچ انسان عاقلی به این نتیجه پایبند نمی باشد. کودکان، انسانهای ناتوان و بیمار یا کسانی که به مرگ مغزی مبتلایند، همگی انساناند و دیگران موظف به رعایت حقوق آنها می باشند.

شاید به خاطر چنین اشکالی بوده است که فاکس پس از گذشت کمتر از یک سال از انتشار کتاب خود در نامهای به مجله دانشمند منتشرشده در روز ۱۵ دسامبر ۱۹۸۶ اعلام کرد که از نظر خود برگشته است ٔ. برخلاف آنچه فاکس در کتاب نمونه برای آزمایش حیوانی گفته بود، او در جای دیگر به اشتباه خود پیبرده و می گوید وظایف اخلاقی بنیادی انسانها نسبت به اجتناب از آزار رساندن به انسانهای دیگر، حیوانات را نیز شامل می شود. همچنان که ما نمی توانیم از صدمه زدن به دیگران سود ببریم، اخلاقا اشتباه است اگر بخواهیم از آزار رساندن به حیوانات بهرهمند شویم ٔ.

به هر رو، صاحب حق بودن در این دلیل، مشروط به عضویت در اجتماع اخلاقی دانسته شده است؛ در حالی که بر این امر هیچ دلیلی وجود ندارد. لازمه ی این که کسی حقی داشته باشد آن نیست که خود او هم ملتزم به قواعد اخلاقی باشد. به بیان دیگر، میان حقها هیچ تلازمی نیست. چه بسا صاحب حقی در جهان یافت شود که اصلا هیچ تکلیفی در برابر دیگران نداشته باشد، مثل خداوند متعال (بنابر عقیده ی بسیاری از دانشمندان علم الهیات).

# ج) دلیل دوم: عقل داشتن تنها ملاک حق داشتن

"یک موجود تنها در صورتی می تواند برخوردار از حق باشد که دارای عقل باشد. بنابراین، حیوانات به دلیل این که عقل ندارند، دارای حق نیستند"،

البته این که ملاک حق داشتنِ یک موجود چیست نکتهی بسیار مهمی است که در دانش

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Ibid., "Letter", in: The Scientist (15 December), 1986b, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Ibid., "Animal Experimentation: A Philosopher Changing Views", in: Between the Species, 3, 1987, pp. 56, 58, 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Linzey, Andrew, Animal Rights: A Christian Assessment of Man's Treatment of Animals, London: SCM press, 1976, p. 24.

فلسفه ی حق به آن پرداخته می شود. برخی اندیشمندان غربی عقل داشتن را ملاک حق داشتن پنداشته اند. برخی دیگر معیارهای دیگری، مثل داشتن زبان، شناسایی و مسئولیت پذیری اخلاقی، داشتن فرهنگ، داشتن ارتباطات اجتماعی و یا منفعت بردن را ملاک حق داشتن دانسته اند دا.

واقعیت این است که عقل با شناسایی مطلوب واقعی (و هدف متعالی) موجودات دارای اختیار و یا با شناسایی مقصد حرکت طبیعی موجودات غیر مختار مفهوم حق را ساخته و آن را به آن موجودات (صاحب حق) نسبت می دهد. براساس این معیار همه ی موجودات دارای حقاند.

#### د) نقد دلیل دوم

اگر بنا باشد عقل داشتن را معیار بهرهمندی از حق بدانیم، برخی از صاحبان حق که در حق داشتن آنها حتی به عقیده ی طرفداران این معیار، هیچ اختلافی نیست، از فهرست صاحبان حق خارج میشوند. برای نمونه و بر اساس معیار گفته شده، دیوانگان و بیمارانی که به لحاظ ذهنی مبتلا به اختلال حواس شدهاند و یا مثلا افراد عقبمانده ی ذهنی و یا کودکان تازه متولد شده از فهرست صاحبان حق خارج میشوند، در حالی که این افراد هرچند دارای عقلانیت نیستند؛ اما حتی به عقیده ی طرفداران این معیار دارای حقوقی مسلم میباشند.

به دلیل چنین اشکالی است که برخی اندیشمندان غربی گفتهاند مراد از عقلانیتی که معیار حق داشتن است، عقلانیت بالقوه است نه عقلانیت بالفعل. درست است که کودک و یا انسانی که به خاطر بیماری توانایی اندیشیدن ندارد، عقلانیت بالفعل هم ندارد؛ اما این دو صنف از انسانها به طور بالقوه دارای عقلانیتاند. به دیگر سخن، چنانچه بیمار مورد نظر سلامت خود را بازیابد، یا کودکِ تازه متولد شده بزرگتر شود، می تواند بیاندیشد. این امر به معنای اَن است که این دو گروه از انسانها دارای عقلانیت بالقوهاند؛ در نتیجه می توانند صاحب حق باشند .

در مقابل، دسته ای دیگر از اندیشمندان عقلانیت بالقوه را به برخی از حیوانــات نیــز ســرایت دادهاند. براین اساس، نمی توان این دسته از حیوانات را از فهرست صاحبان حق خارج کرد $^{x}$ .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Frey, R. G., "Animal Rights", Analysis, Vol. 37, No. 4, 1977a, p. 187.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Ibid., p. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Jamieson, Dale and Regan, Tom, "Animal Rights: A Reply to Frey", Analysis, Vol. 38, No. 1, 1978, p. 35.

### هـ) دليل سوم: مالكيت تنها معيار حق داشتن

"تنها در صورتی یک موجود می تواند دارای حق باشد که بتواند مالک چیزی باشد و یا بتواند دارای سود و منفعت گردد. به دلیل آن که حیوانات هیچکدام از این دو شرط را ندارند، نمی توانند صاحب حق باشند".

به عقیده ی کسانی که این دلیل را به منظور نفی حقوق حیوانات بیان کردهاند، دلیل ایس که چرا حیوانات نمی توانند مالک چیزی باشند و یا چرا صاحب منفعت نیستند آن است که مالکیت تابعی است از منفعت بردن از مملوک. منفعت بردن از مملوک در صورتی صدق می کنید که آن چیز در رفاه و کامیابی مالک نقش داشته باشد. این نقش در صورتی ایفا می شود که موجود ذینفع، یعنی مالک از روی آگاهی و مقایسه و سنجش امور متفاوت، چیز دارای نفع، یعنی مملوک را انتخاب کند. در غیر این صورت، به مالک نفعی نخواهد رسید. در حقیقت، آن فرد مالک آن چیز نمی گردد آ. بنابراین، به دلیل این که حیوانات دارای توان مقایسه، سنجش و ارزیابی امور نیستند و نمی دانند چه اموری در رفاه آنها نقش دارد، منتفع نمی شوند و چون منتفع نمی شوند مالک نمی گردند. از این رو، حیوانات سز اوار داشتن حق نیستند.

# و) نقد دلیل سوم

کاستیهای متعددی متوجه سومین دلیل انکار حق حیوانات است. برخی از این کاستیها عبارتند از:

۱. قرار دادن مالکیت به عنوان ملاک حق، امری غیر قابل قبول است؛ زیـرا بسیاری از صاحبان حق با وجود این که نسبت به یک چیز دارای حق اند، اما مالک آن نیستند. مثلا شخص قاضی با وجود این که دارای حق قضاوت است، مالک آن به شمار نمی رود. به همین دلیل است که قاضی نمی تواند حق قضاوت را در معرض فروش بگذارد.

۲. منفعت بردن نمی تواند معیار حق داشتن باشد؛ زیرا در برخی موارد صاحب حق هیچ نفعی از
 حق خود نمی برد، ولی با وجود این، دارای حق است. برای نمونه، خداوند متعال دارای
 حقهای فراوان است اما وی از حقوق خویش هیچ نفعی نمی برد؛ چون او کامل مطلق است و

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. McCloskey, H. J., "Rights", The Philosophical Quarterly 15, 1965.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Frey, R. G., "Interest and Animal Rights", The Philosophical Quarterly, Vol. 27, No 108, 1977b, p. 254.

به هیچوجه در ذات کامل او هیچ نقصی راه ندارد تا به وسیلهی نفع بردن برطرف گردد.

- ۳. در توضیح دلیل سوم ادعا شده است که مالک بودن نسبت به یک چیز تابعی از منفعت بـردن مالک از آن چیز است. این ادعا در همهی موارد صحیح نیست. ممکن است کسی نسبت بـه چیزی مالکیت داشته باشد اما از آن چیز هیچگونه بهرهای نبرد؛ همچنان که خداونـد متعـال بـا وجود این که مالک همهی مخلوقات است هیچ نفعی از آنها نمیبرد.
- ۴. در دلیل بالا گفته شده است که «حیوانات نه مالک می شوند و نه منفعت می برند. بنابراین، دارای حق نیستند». این سخن صحیح نیست؛ زیرا ممکن است کسی ادعا کند و بر ایس ادعا دلیل بیاورد که حیوانات، هم مالک می شوند و هم نفع می برند. حیوان مالک اجزای بدن خویش است و از آنها در انجام کارها استفاده می کند و سود می برد .

# گفتار دوم: بررسی دلایل طرفداران حقوق حیوانات

موافقان حقوق حیوانات در غرب به دلایل گوناگونی بر اثبات حق حیوانات استناد کردهاند که مهمترین اَنها دو دلیل به شرح زیر است:

#### الف) دليل اول: داشتن حيات معيار حق داشتن

مشهورترین دلیل بر این که حیوانات دارای حقاند، دلیلی است که ریگان آن را بیان کرده است. وی معتقد است تنها موجوداتی که دارای ارزش ذاتی هستند، دارای حقاند. حیوانات نیز دارای ارزش ذاتی ارزش ذاتی دارای حقاند. بنابراین، دارای حقاند ...

ارزش ذاتی عبارت است از چیز ارزشمندی که یک موجود همواره آن را دارد و به وسیلهی آن به دیگران خیر و فایده می رساند. حق ها اموری هستند که این ارزش ها را برای صاحبان حق حفظ می کنند<sup>۱</sup>. به عقیده ی ریگان موجوداتی که دارای حیاتند ارزش ذاتی دارند. این موجودات دارای خوداً گاهی، باور و امیال گوناگونند و می توانند اهدافی را تعقیب کنند<sup>۱</sup>.

<sup>2</sup>. Regan.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. Regan, Tom, Animal Rights, Human Wrongs: An Introduction to Moral Philosophy, New York: Rowman & Littlefield, 2003, p. 329.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>. Ibid., The Case for Animal Rights, 2<sup>nd</sup> ed., Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 2004, pp. 235-9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>. Ibid., p. 243.

#### ب) نقد دليل اول

ارزش ذاتی در دلیل بالا حیات است. معنای این امر این است که تا حیوانات زندهاند دارای حق حیاتند. فرض کنیم حیوانی درنده به محیط زندگی انسان ها هجوم آورده و برای حفظ امنیت شهروندان راهی جز کشتن آن وجود ندارد، در این صورت آیا باز هم این حیوان حـق حیات دارد؟ اگر پاسخ مثبت باشد، معنایش این است که ارزش زندگی این حیوان درنده بیش از ارزش حیات انسان است؛ امرى كه هيچ عاقلي به أن راي نمي دهد؛ چون هيچ دليلي از أن حمايت نمي كنـد. اما اگر یاسخ منفی باشد، معنایش این است که حیوان باید کشته شود؛ یعنی حیوان در فرض مذکور حق حیات ندارد. لازمهی این پاسخ این است که حیات ارزش ذاتی ندارد. بنابراین، لازمهی این پاسخ خلف فرض و تناقض است. فرض بر این بود که چون حیوان درنده دارای ارزش ذاتی حیات است، دارای حق حیات است؛ اما در فرآیند این پاسخ گفته می شود حیوان درنده (در جامعهی انسانی که امنیت انسانها را تهدید می کند و به منظور حفظ امنیت راهی چز کشتن او وجود ندارد) حق حیات ندارد.

# ج) دلیل دوم: سود بردن معیار حق داشتن

دلیل این که انسانها دارای حقاند این است که آنها در موضوع حق سود می برند. بنابراین، معیار حق داشتن انسان ها سود بردن است. این معیار در حیوانات نیز وجود دارد. در نتیجه حیوانات نيز داراي حق اندا.

بر این دلیل اشکال شده است که تشابهی میان انسان و حیوان در موضوع حق داشتن نیست. انسان به دلیل این که دارای عقل است، معیار حق داشتن او سود بردن است، اما حیوانات دارای عقل نیستند. از این رو، نمی توان گفت که سود بردن در حیوانات نیز همانند سود بردن در انسانها ملاک حق داشتن است٬ در پاسخ به این اشکال چنین گفته شده است: اولا برخی انسانها دیوانهاند، یعنی دارای عقل نیستند در حالی که دارای حقاند؛ چون سود میبرند. بنابراین، عقل داشتن ملاک حق داشتن نیست. ثانیا امروزه علوم پیشرفتهی جانورشناسی به وجود درجات ضعیفی از عقل در برخی از گونههای حیوانات ییبرده است.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Pocar, Valerio, "Animal Rights: A Socio-Legal Perspective", in: Journal of Law and Society, Vol. 19, No. 2, 1992, pp. 219-21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Ibid., p. 220.
<sup>3</sup>. Ibid.

به عقیده ی طرف داران حقوق حیوانات در این دلیل، وجود حس لذت بردن در حیوانات و یا رنج بردن آنها کافی است تا گفته شود حیوانات نیز همانند انسانها سود لذت و سود اجتناب از رنج را حس می کنند. پس حیوانات نیز همانند انسانها حق دارند از لذتها منتفع شده و درد و رنجی متحمل نشوند .

#### د) نقد دلیل دوم

در نقد دلیل دوم طرفداران حقوق حیوانات می توان گفت: از اشکالی که بر این دلیل گرفته شد در نقد دلیل دوم طرفداران حقوق حیوانات می آید که به عقیده ی این افراد، معیار حق داشتن در انسان و حیوان سودی است که در اثر کسب لذت یا اجتناب از رنج و الم نصیب آنها می شود. بنابراین، امر مشترک میان انسان و حیوان که ملاک حق داشتن آنها قرار گرفته است، ویژگی حساس بودن آنهاست. بر این اساس، هر موجودی که دارای حساسیت و قوه ی درک رنج و لـذت است می تواند صاحب حق باشد؛ خواه انسان باشد یا حیوان. خواه عاقل باشد یا غیرعاقل.

اشکالی را که می توان به این بیان نسبت داد این است که برخی انسانها با وجود این که انساناند نمی توانند دارای حق باشند؛ زیرا دارای حساسیت نیستند. مثلا انسان بیهوش یا کسی که دچار مرگ مغزی شده است از قوهی حساسیت برخوردار نیست. بنابراین، این افراد نباید دارای حق باشند، در حالی که به عقیده ی بسیاری از نظریه پردازان، حتی طرف داران حقوق حیوانات، این افراد دارای حق اند.

تا بدین جا به برخی از مهم ترین دلایل مخالفان و طرف داران حقوق حیوانات در غرب اشاره شد. همه ی دلیل ها با انتقاداتی مواجه بودند. واقعیت چیست؟ آیا حیوانات می توانند دارای حق باشند یا خیر؟ اگر سزاوار است حیوانات دارای حق باشند، ملاک حق داشتن آن ها چیست؟ اگر حیوانات دارای حق اند، چه نوع حقوقی دارند؟ اگر حیوانات سزاوار حق داشتن نیستند، دلیل آن چیست؟

به منظور یافتن پاسخ این پرسشها به بررسی مساله ی حقوق حیوانات از منظر اندیشه ی اسلامی میپردازیم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Ibid., p. 222.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>. Sensitivity.

### گفتار سوم: حقوق طبیعی حیوانات از نظرگاه اسلام

تحلیل حقوق طبیعی حیوانات در اندیشه ی اسلامی از دو منظر امکان پذیر است: ۱. از منظر عقل، یعنی از منظر حکمت عملی اسلامی. در این منظر، فقط داده های عقلی مبنای ارزیابی واقع می شوند. ۲. از راه دلیل های نقلی وارد شده در متون مقدس روایی.

در این نوشتار از هر دو منظر به این موضوع نگریسته می شود.

### الف) حقوق طبیعی حیوانات از نگاه حکمت عملی اسلامی

فیلسوفان مسلمان در آثار فلسفی خود درباره ی حقوق حیوانات بحثی نکردهاند. اما این امر به معنای آن نیست که حکمت اسلامی ظرفیت پژوهیدن در مساله ی حقوق حیوانات را ندارد. نویسنده درصدد است با استمداد از نظریه ی قانون طبیعی که حاوی حکم عقل درباره رفتار آدمیان است مساله ی حقوق حیوانات را در این جا به شرح زیر بررسی کند:

### حمایت نظریهی قانون طبیعی از حقوق طبیعی حیوانات

حیوانات، خواه اهلی و خواه وحشی، موجودات جانداری هستند که خداوند متعال روح حیوانی به آنها عطا کرده است. هرچند آگاهی از فلسفه ی وجودی همه ی انواع حیوانات بر ما پوشیده است، اما قدر مسلم این است که می توان گفت روح حیوانات همانند روح انسانها دارای کارکردهای مخصوص به خود است. با توجه به این کارکردها می توان حیوانات را از سایر انواع جانداران جدا کرد. همچنین از وجود کارکردهای روح حیوانات می توان از نیازهای طبیعی آنان مطلع شد. به منظور پاسخ گویی به نیازهای طبیعی حیوانات، لاجرم باید به حقوقی طبیعی قائل شد که خداوند متعال این حقها را همراه با آفریدن حیوانات به طور طبیعی برای این موجودات در جهان قرار داده است. حکم مسلم قانون طبیعی این است که انسانها باید این حقوق را رعایت کنند.

با نگاه فلسفی اسلام به روح حیوانات درمی یابیم که حیوانات دارای دو مرتبه از نفس می باشند: نفس نباتی و نفس حیوانی. مرتبه ی نازله ی روح حیوانات کارکردهای گیاهی دارد.

اً. نظریه ی قانون طبیعی در اسلام از نوآوری های نویسنده درباره مبنای حقوق بشر، حقوق حیوانات و حقوق گیاهان است. وی اصول و کلیات این نظریه را در کتاب قانون طبیعی (۱۳۹۰) بیان کرده است.

حیوانات در مرتبه نفس نباتی همانند همه ی گیاهان دارای مختصاتی هستند که اینک به آنها اشاره می شود.

نفس نباتی پایین ترین مرتبه ی نفس است که در گیاهان نیز وجود دارد. این نفس دارای سه قوه ی غاذیه، منمیه و مولده است ٔ. به این دلیل کارهای نفس نباتی در بدن حیوانات به یکی از سه صورت انجام می گیرد:

ىك. تغذىه،

دو. رشد بدن و حفظ و مراقبت از آن در برابر بیماری،

سه. توليد مثل.

بنابراین نیاز به تغذیه، بهداشت و تولیدمثل از نیازهای طبیعی حیوانات در مرتبه ی نفس نباتی است. پاسخ به این نیازها برخی از مصادیق حقوق حیوانات از منظر فلسفه ی اسلامی میباشد. بر این اساس، هر حیوان به طور طبیعی دارای حق تغذیه، حق بهداشت و حق تولیدمثل است.

مرتبه ی بالاتر از نفس نباتی در حیوان مرتبه ی نفس حیوانی است. این نفس دارای دو قوه ی مدرکه جزئیه (درک کننده امور جزئی) و محرکه (به حرکت درآورنده) است  $^{7}$ .

قوهی مدرکه جزئیه دارای دو دسته ادراک است: صورتهای حسی، مثل دیدنیها، شنیدنیها و امور معنویِ غیرحسی، مثل دوستی و دشمنی. قوهی مدرکه جزئیه صورتهای حسی را به وسیلهی قوه حسیه درک میکند و به وسیلهی قوه وهمیه امور معنوی را میفهمد آ.

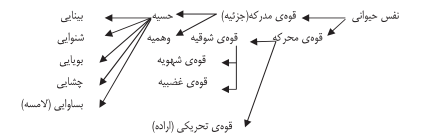
قوه ی محر که مشتمل بر دو عامل اجرایی است: قـوه ی شـوقیه (باعثـه، یعنـی برانگیزنـده) و قوه ی تحریکی. قوه ی شوقیه عبارت است از عامل برانگیزاننده به سـوی جلـب منفعـت یـا دفـع مفسده. اگر قوه ی شهویه گفته میشود. در صورتی که قوه ی شوقیه، حیـوان را بـه منظـور دفـع زیـان برانگیزانـد، بـه آن قـوه ی غضـبیه میگویند. قوه ی تحریکی همان اراده است که پس از قوه ی شوقیه شهویه یا غضبیه بـه اعضـا و

<sup>\.</sup> طوسى، نصيرالدين محمد، شرح الاشارات و التنبيهات، الجزء الثانى، قم: نشر البلاغه، ١٣٧٥، ص ۴٠٨؛ صدرالمتألهين، محمد، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعه، جلد ٨، بيروت: دار احياء التراث العربى، الطبعة الرابعه، ١٩٨١، صص ٩٤، ١٩٠٠.

۲. طوسی، پیشین، ص. ۴۱۱؛ صدر المتألهین، پیشین.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>. طوسی، پیشین، صص ۳–۳۳۲.

جوارح بدن حیوان فرمان حرکت، یعنی دستور انجام دادن کار میدهد. قوای حیوانات در مرتبه ی نفس حیوانی را می توان به زبان نموداری زیر بیان کرد:



حیوانات از راه ادراکات جزئی راه را برای اقدام عملی قـوه ی محرکه در مـورد کارهـایی کـه میخواهند انجام دهند، میگشایند. مثلا وقتی حیوانی گرسنه میشود، با دیـدن غـذا، یعنـی از راه قوه ی حسیه ی بینایی و به کمک قوه ی وهمیه ابتدا آن را درک کرده و به آن علم پیـدا مـیکنـد. سپس قوه ی شهویهاش اراده را برمیانگیزاند تا بدنش را به سوی آن غذا بـه حرکـت درآورد و آن را بخورد. و یا مثلا وقتی حیوان دشمنی را میبیند کـه بـه او حملـهور شـده اسـت، اول آن را بـه کمک قوه ی بینایی (و یا سایر قوای حسیه) و قوه ی وهمیهاش شناسایی مـیکنـد، سـپس قـوه ی غضبیهاش اراده را برمیانگیزاند تا ارگانهای بدن را به منظور حفاظت از جان خویش بـه حرکـت درآورد؛ فرار کند یا با دشمن مبارزه کند.

این قوا به منزلهی امکانات طبیعی حیوان در مرتبه ی نفس حیوانی به شمار می رود. هر حیوان برای رسیدن به لذت، ناگزیر است علاوه بر استفاده از سایر امکانات طبیعی خود، از این قوا نیز استفاده کند.

قوای نفس حیوانی کارکردهای متفاوتی در بدن حیوان دارند که عبارتند از:

یک. ادراک نسبت به امور جزئی، مثل ادراکات حسی،

دو. حرکت اختیاری، یعنی حرکت آزادانه که از قوهی غضبیه به منظور دفاع از خویشتن و یا از قوهی شهویه به جهت جلب منفعت ناشی می شود.

هر حیوان با پاسخگویی مناسب به نیازهای ادراکی (جزئی) و تحریکی در مرتبه ینفس حیوانی به بخشی از لذت حیات حیوانی می رسد. بخش دیگر لذت حیات حیوانات از راه پاسخ گویی به نیازهای حیوانات در مرتبه ی نفس نباتی تامین می شود. بنابراین، حق طبیعی حیوانات این است که به نیازهای طبیعی این نوع از موجودات در مرتبه ی نفس خیوانی پاسخ مثبت داده شود. کوتاه سخن این که نیازهای طبیعی حیوان در مرتبه ی نفس حیوانی عبارت است از: نیاز به ادراک در امور جزئی (نه کلی) و نیاز به حرکت به منظور دفع ضرر یا جلب منفعت. این دو دسته نیاز دو نوع حق طبیعی را برای حیوانات اثبات می کند:

یک. حق استفاده از اعضای بدن به منظور کسب درک جزئی از معلومات. به این دسته از حقوق ادراکی گفت: مثل حق دیدن، حق شنیدن و... .

دو. حق آزادی در حرکت اختیاری که از قوه ی غضبیه به منظور دفاع از خویشتن و یا از قوه ی شهویه در جهت جلب منفعت ناشی می شود.

بنا بر آنچه گذشت می توان پنج حق را حقوق طبیعی بنیادی حیوانات از نظرگاه فلسفه اسلامی دانست:

۱و۲. حق حیات که خود مشتمل بر دو حق تغذیه و حق بهداشت است.

٣. حق توليدمثل،

۴. حق استفاده از قوای ادراکی،

۵. حق آزادی در جابهجایی مکانی.

براین اساس، کشتن حیوانات بدون دلیل عقل پسند، گرسنه یا تشنه نگه داشتن آنها، بیمار کردن آنها، آزار دادن و یا شکنجه کردن حیوانات، نقص عضو کردن آنها و نیز حبس کردن حیوانات (بدون دلیل عقلایی) همگی تضییع حقوق طبیعی حیوانات است.

در شریعت اسلامی متون فراوانی (از کتاب و سنت) به منظور تایید این احکام عقلی وارد شده است که در این مختصر به برخی از آنها اشاره می شود.

# ب) حقوق حیوانات در متون اسلامی

در میان متون اسلامی آیات قرآنی و احادیث فراوانی درباره ی رعایت حقوق حیوانات وجود دارد. بیان و شرح اجمالی یا تفصیلی این متون مجال دیگری می طلبد. در این جا فقط به برخی از آن ها که مستقیما بر حقوق طبیعی حیوانات، اعم از اهلی و وحشی دلالت دارد اشاره می شود:

#### ۱و۲. حق حیات (تغذیه و بهداشت)

حق حیات یکی از حقوق مسلم حیوان است. حق حیات حیوانات حیق مطلق نیست که تحت هیچ شرایطی نتوان آن را تغییر داد. حق حیات تا وقتی محترم است که عقل و شرع آن را محترم بشمارد. قرآن کریم کشتن برخی حیوانات اهلی را با هدف تامین اموری مهم تر مثل تغذیه ی انسانها نه تنها جایز شمرده بلکه در بعضی موارد، مثل تکمیل عملی شرعی همانند حج واجب دانسته است'.

در صورتی که دلیل عقلایی یا شرعی در دست نباشد، کشتن حیوانات زیرپا گذاشتن حق حیات آنهاست. به این دلیل است که در فقه اسلامی شکار حیوانات به این دلیل است که در فقه اسلامی شکار حیوانات به این منظور شرعا سرگرمی، یعنی لهو و عبث، ممنوع دانسته شده است. از این رو، مسافرت به این منظور شرعا حرام است. به دلیل حرام بودن این نوع سفرهاست که فقیهان فتوا میدهند کسی که با قصد شکار حیوانات از روی لهو و لعب به سفر میرود، باید نمازش را در این نوع سفر کامل بخواند<sup>۲</sup>.

روایات اسلامی نیز کشتن حیوانات را از روی عبث، یعنی بدون دلیل عقلایی ممنوع کرده است. در کتاب دعائم الاسلام نقل شده است که امام علی (ع) شخصی را که حیوانی را از روی عبث کشته بود به چند ضربه شلاق و پرداخت غرامت محکوم کردند".

گفته شد که حق حیات مشتمل بر حق تغذیه و حق بهداشت است. روایات اسلامی نیز ضرورت رعایت این حقوق را دربارهی حیوانات بیان کرده است.

#### حق تغذیه:

در منابع روایی احادیث فراوانی درباره ی حق تغذیه ی حیوان وجود دارد. امام صادق (ع) در حدیثی منقول از پدران بزگوارشان از حضرت پیامبر گرامی اسلام (ص) فرمودند: هـر حیـوان بـر صـاحب خود شش حق دارد. یکی از آن حقوق این است که مالک حیوان آب و علف آن را تامین کند<sup>\* وه</sup>

<sup>ْ. &</sup>quot;وَأَتِمُّواْ الْحَجَ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيسَرَ مِنَ الْهَـدْى وَلاَ تَحْلِقُـواْ رُوُّوسَـكُمْ حَتَّـى يبْلُـخَ الْهَـدْى مَحلُهُ..."(بقره/۱۹۶).

٢. طباطبائي يزدي، سيدمحمد كاظم، العروة الوثقي، تهران: دارالكتب الاسلاميه، بي تا، ص ٣٣٢.

<sup>ّ.</sup> ابن حيون، نعمان بن محمد مغربي، دعائم الإسلام، جلد ٢، چاپ دوم، قم: مؤسسهٔ آل البيت (ع)، ١٣٨٨ ق، ص ٩٢٢.

<sup>\*. &</sup>quot;عَنْ جعْفَرٍ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ آبَائِهِ عَنْ عَلِى بْنِ أَبِى طَالِبٍ (ع) قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ (ص): للدَّابَّةِ عَلَى صاحِبِهَا سِتُّ خِصَالٍ يبْدَأُ بِعَلَفِهَا إِذَا نَزَلَ وَ يعْرِضُ عَلَيهَا الْمَاءَ إِذَا مَرَّ بِه...". واضح است كه در اين روايت مفهوم حق و تكليف بهخوبى از دو حرف لام و على فهميده مىشود. عبارت "لِلدَّابَّةِ عَلَى صَاحِبِهَا..." به معناى اين است كه حيوان (دابّه) برعليه صاحبش حق دارد و صاحبش در برابر أن مكلف است.

ابن بابویه، محمد بن علی، الخصال، جلد ۱، تصحیح و تحقیق از علی اکبر غفاری، قم: جامعه مدرسین، ۱۳۶۲، ص.  $^{\circ}$ 

#### حق بهداشت:

توجه به بهداشت حیوانات یکی دیگر از حقوق آنهاست که رعایت آن در شرع مقدس اسلام توصیه شده است. حضرت پیامبر (ص) فرمودند: "حیوان بیمار را در کنار حیوان سالم قرار ندهید (زیرا ممکن است بیماری به حیوان سالم سرایت کند)".۲

# ٣. حق توليدمثل

حق تولیدمثل یکی دیگر از حقوق حیوانات است. *ابن ادریس* از فقیهان نامدار شیعه فتوای برخی از فقها را چنین نقل کرده است که اَنها معتقد به حرمت اخته کردن حیوان بودهاند. هرچند نظر مشهور این است که این کار کراهت دارد آ، یعنی انجام ندادن اَن بهتر است، اما امر مسلم این است که چنانچه اخته کردن حیوان دلیل عقلایی نداشته باشد، عملی غیر مجاز شمرده می شود. به هر حال، اخته کردن حیوان چه حرام باشد و چه مکروه، دلیل بر وجود نوعی احترام به تولید مثل حیوانات است. این احترام به خاطر وجود حقی طبیعی است که خداوند برای حیوانات قرار داده است. امام صادق (ع) در حدیث شریفی فرموده اند: "اخته کردن حیوان کاری نایسند است".  $^*$ 

#### ۴. حق استفاده از قوای ادراکی

حیوانات همانند انسانها دارای قوای ادراکی هستند. تفاوت میان آن دو در فرآیند ادراک این است که حیوانات قادر به اندیشه و ادراک امور کلی نیستند، هر چند که برخی از انواع حیوانات در بعضی از اقسام ادراک حسی از انسانها به مراتب قوی ترند. مثلا حس بویایی سگ بسیار قوی تر از حس بویایی انسان است. بنابراین، خداوند که به حیوانات توانایی درک حسی عطا کرده است، به آنها اعضا و جوارحی داده تا بتوانند به وسیلهی آنها ادراکات گوناگون از پدیدههای خارجی داشته باشند.

<sup>&#</sup>x27;. "أَنَّهُ (ص) قَالَ :لَا يوردُ ذُو عَاهَةً عَلَى مُصحِّ".

لا مجلسى، محمدباقر، بحار الأنوار، جلد ۶۲ (۱۱۱جلدی)، چاپ دوم، بیروت: دار إحیاء التراث العربی، ۱۴۰۳ ق،
 ص ۸۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup>. همان، جلد ۶۱، ص ۲۲۲.

أ. "عَنْ أبى عَبْدِ اللّهِ (ع): أنّهُ كَرهَ إخْصاءَ الدّواب".

ه. حر عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعه، جلد ١١ (٣٠ جلدي)، قم: مؤسسهٔ اَل البيت (ع)، ١۴٠٩ق، ص ٥٢٢.

بر اساس آموزه ی قانون طبیعی، خداوند به حیوانات حق استفاده از اعضا را به منظور درک لذت بیشتر از حیات و اجتناب از آنچه بقای آنان را تهدید می کند عطا کرده است. بنابراین، دیدن، شنیدن، بوییدن، چشیدن و لمس کردن از حقوق مسلم حیوانات است. چنانچه کسی به نوعی سبب اختلال استفاده ی حیوان از اعضا و جوارح خود شود، حق حیوان را ضایع کرده است. این عمل نوعی شکنجه کردن حیوان است که در روایات اسلامی از آن منع شده است.

پیامبر گرامی اسلام (ص) فرمودهاند: "لعنت خدا بر آن کسی که حیوانی را مثله کند (یعنی عضوی از اعضای بدن حیوان را جدا کند)"(۴۶

#### ۵. حق آزادی در جابهجایی مکانی

آخرین حقی که قانون طبیعی آن را عقلا و طبیعتا برای حیوانات ثابت میداند، حق آزادی در حرکت است. شرع مقدس اسلام نیز در برخی موارد رعایت حق آزادی حیوانات را به مسلمانان توصیه کرده است. به این دلیل در منابع روایی اسلام حبس کردن حیوانات امری ناصحیح شمرده شده است. برای مثال پیامبر گرامی اسلام (ص) افراد را از حبس کردن حیوانات نهیی فرمودهاند".

از آنچه گذشت به دست می آید که دین اسلام عقلا و شرعا طرف دار حقوق حیوانات است و رعایت حقوق آنها را به پیروان خود توصیه کرده است. اما این امر به معنای آن نیست که حقوق حیوانات مطلق است و در هیچ شرایطی نباید از آن صرف نظر کرد. ملاک عمل در اسلام حکم عقل و شرع است. حکم ابتدایی عقل در چارچوب قانون طبیعی و حکم اولی شرع در متون مقدس دینی این است که نباید به هیچ کدام از حقهای گفته شده ی بالا تعرض کرد، مگر آن که دلیلی عقلی یا شرعی بر خلاف آن وجود داشته باشد. مثلا دلیل عقلی بر لزوم بقای انسانها از

<sup>&#</sup>x27;. "قَالَ رسول الله (ص): لَعَنَ اللَّهُ مَنْ مَثَّلَ بِالْحَيوَانِ".

۲. مجلسی، پیشین، جلد ۶۱، ص ۲۸۲.

 <sup>&</sup>quot;. "وَ عَنْهُ ص :أنَّهُ نَهَى عَن .... وَ عَنْ صَبْرِ الْبَهَائِم".

بنوری، حسین بن محمد تقی، مستدرک الوسائل و مستنبط المسائل، جلد ۱۶ (۲۸ جلدی)، قم: مؤسسهٔ آل البیت
 (ع)، ۱۲۰۸ق، ص ۱۵۸.

راه تغذیه، از جمله تغذیه از گوشت حیوانات به انسان اجازه می دهد به مقدار مورد نیاز از گوشت حیوانات استفاده کند. همچنین شرع اسلام بر مسلمانان واجب دانسته است که به منظور تکمیل مراسم حج خود یک راس گوسفند یا یک نفر شتر قربانی کنند. دین مبین اسلام در این شرایط نیز حتی برای چگونگی ذبح حیوانات به مسلمانان توصیههایی کرده است تا حیوانات به هنگام ذبح شدن رنج جسمی یا روحی کم تری ببرند.

#### بخش سوم: حقوق گیاهان

آیا گیاهان می توانند صاحب حق باشند؟ این پرسش یکی از ریزمسائل دانش فلسفه ی حـق اسـت. امروزه مساله ی حقوق گیاهان یکی از مسائل مهم محیط زیست به شمار می رود.

هرچند سالهای زیادی نیست که در جهان غرب مسالهی حقوق گیاهان در محیط زیست مطرح شده است، با وجود این، در فرهنگ غرب معاصر به مسالهی حقوق گیاهان اهمیت ویژه داده می شود، به طوری که برخی از دولتهای غربی همانند دولت سویس اقدام به ایجاد مراکز علمی و پژوهشی مطالعات اخلاقی در این باره کردهاند. یکی از مباحث مورد علاقهی این مراکز آن است که چگونه می توان شان گیاهان را با حفاظت از آنها رعایت کرد. در مواد ۲۴، ۲۵ و ۳۶ قانون اساسی کشور سویس بر حمایت از حقوق موجودات زنده مثل حیوانات و گیاهان و رعایت شان آنها تاکید شده است در این بخش، در گفتار اول و دوم به ترتیب دلیل رد و اثبات حقوق گیاهان از نظرگاه دانشمندان غرب بررسی می شود.

در فرهنگ اسلام نیز به حقوق گیاهان توجه ویژه شده است. در گفتـار سـوم از ایـن بخـش، آموزههای عقلی و روایی اسـلامی در راسـتای اثبـات حقـوق گیاهـان در محـیط زیسـت از نظـر خوانندگان محترم میگذرد.

# گفتار اول: بررسی دلیل منکران حقوق گیاهان در غرب

در آثار کسانی که حق داشتن گیاهان را انکار کردهاند به یک دلیل به شرح زیر برخورد می کنیم.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Florianne, Koechlin, "The Dignity of Plants", Plant Signaling and Behavior, 4, 2009 January, p. 78.

پس از بیان این دلیل آن را در معرض ارزیابی قرار میدهیم:

### الف) داشتن حس و آگاهی ملاک حق داشتن

در میان طرفداران فعال حقوق حیوانات در مغرب زمین اندیشمندانی هستند که وجود هرگونه حقی را برای گیاهان انکار می کنند. یکی از آنان تام ریگان است. او بر این باور است که گیاهان صاحب حق نیستند. دلیل او بر این باور آن است که چون گیاهان، فاقد شعور و آگاهیاند، فاقد حیات باشد نمی تواند صاحب حق باشد'.

مبنای دلیل ریگان به این شرح است: ۱. داشتن حیات ملاک داشتن حق است؛ ۲. چیزی که حس و آگاهی ندارد، حیات ندارد.

# ب) نقد دلیل انکار حق گیاهان

دلیل مذکور دارای ابهام و کاستیهای متعدد به شرح زیر است:

اولا حیات دارای مراتب گوناگون است. حیات یا مادی است یا معنوی. حیات مادی نیز هـم در موجودات مختار مثل انسان و (تاحدی) حیوان وجود دارد و هم در برخی از انواع موجودات غیر مختار. ریگان در دلیل خود روشن نکرده است که کدام نوع از انواع حیات ملاک حق داشتن است. چهبسا موجودی دارای حیات مادی نباشد ولی دارای حق باشد. براساس آموزههای اسلامی، پدر و مادری که از دنیا رفتهاند و دارای حیات مادی نیستند نسبت بـه فرزنـدان زنـدهی خود دارای حقاند.

ثانیا داشتن حیات ملاک حق داشتن نیست. معیار حق داشتن در یک چیز آن است که آن چیز در مسیر غایت و هدفی مطلوب که دارای ارزشی واقعی (نه پنداری) است، قرار داشته باشد. مثلا در طرح ربانی و هدفمند نظام احسن، حق اصیل یک درخت دارای میوه آن است که میوههای آن به پختگی برسد و در مسیر رشد و تکامل موجودی والاتر مثل حیوان یا انسان تبدیل به انرژی شود و یا مثلا حق اصیل آب زلال این است که در راستای رشد موجودی والاتر را در مثل گیاه، حیوان یا انسان صرف گردد. دلیل این است که خداوند موجودات کامل تر را در

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Regan, op.cit., p. 101.

جهان مادی هدف آفرینش ناقص تر قرار داده است. به تعبیر دیگر، جمادات را مقدمهای برای پیدایش گیاهان و گیاهان را مقدمهای برای پیدایش حیوانات و همه را مقدمه آفرینش انسان قرار داده است و سرانجام حب به انسان کامل را علت غایی برای آفرینش جهان مادی دانسته است د

از نگاهی دیگر، حقهای اصیل در موجودات غیر مختار مقصد حرکت تکاملی جـوهری آنها است. ایـن است، که خالق این موجودات در طرح کلی جهان برای هر یک از آنها در نظر داشته است. ایـن حقها همگی حقهای تکوینیاند، نه تشریعی بنزیرا خود این موجودات در روند حرکت جـوهری و تکاملی خویش اختیاری ندارند. این حقها درحقیقت همراه با وجود صاحبان حق جعل شدهاند.

بنابراین، ملاک حق داشتن آن نیست که صاحب حق موجودی زنده باشد؛ بلکه معیار صاحب حق بودن آن است که این موجود در مسیر تکاملی هدفمند در طرح کلی جهان قرار داشته باشد. به این دلیل است که قوانین شرعی در اسلام، سوزاندن یا بریدن بیضابطهی درختان، ضایع ساختن میوههای آنها، خشکاندن منابع آب یا اسراف در مصرف بیرویهی آنها را که منجر به زیرپاگذاشتن حقوق این موجودات می شود، حرام دانسته است.

ثالثا ریگان در دلیل خود داشتن حس و آگاهی را علایم حیات دانسته و به این دلیل گیاهان را دارای حیات و در نتیجه صاحب حق نمی داند. اشکال این بخش از دلیل ریگان آن است که وی حس و آگاهی را تنها علایم حیات دانسته است. این درحالی است که حیات مادی علایم دیگری نیز دارد که آن علامتها در گیاهان وجود دارد. اموری مثل تغذیه، رشد و نمو و تولیدمثل نیز از علایم حیات مادی اند که در گیاهان نیز وجود دارد. بنابراین، بر فرض این که مطابق با نظر ریگان، ملاک حق داشتن حیات مادی باشد، گیاهان نیز می توانند دارای حق باشند. چون گیاهان نیز دارای حیات مادی اند.

<sup>ً . &</sup>quot;هُوَ الَّذِى خَلَقَ لَكُم مَّا فِى الأَرْضِ جمِيعاً..." (البقرة/٢٩)؛ او كسى است كه همهى آنچه در زمين است را بـراى شما آف بده است.

<sup>ً.</sup> مصباح یزدی، محمدتقی، اَموزش فلسفه، جلد ۲، تهران: سازمان تبلیغات اسلامی، ۱۳۶۵، صص ۲-۴۰۱.

حق اصیل تشریعی عبارت است از هدفی که صاحب حق با اختیار خود آن را تعقیب می کنید. در مقابل، حق اصیل تکوینی به معنای حقوقی است که صاحب حق در استیفای آن نقشی ندارد، همانند مقصد حرکت جوهری یک گیاه.

# گفتار دوم: بررسی دلیل اندیشمندان غرب در اثبات حقوق گیاهان

اندیشمندان غربی که طرف دار حق گیاهان در محیط زیست هستند، دلیل خود را چنین بیان کردهاند:

# الف) حيات داشتن گياهان معيار حق داشتن

گیاهان در ردیف موجودات زنده به شمار می روند؛ زیرا هم دارای نظام گردشی آب و انرژی در درین خویش اند و هم به محرکهای خارجی عکس العمل نشان می دهند '.

### ب) نقد دليل اثبات حق كياهان

این که گیاهان نیز موجودی زندهاند حرفی درست است، اما دلیل زنده بودن گیاه آن نیست که به محرکهای خارجی عکسالعمل نشان میدهند. بهخاطر این اشکال است که مخالفان نظریهی حقوق گیاهان در رد دلیل مذکور می گویند: هیچ دلیلی اثبات نمی کند که گیاهان دارای تجربهی حسیاند و می توانند ناملایمات را همانند درد درک کنند. این که این دسته از موجودات در برابر محرکهای خارجی عکسالعمل نشان میدهند دلیل زنده بودن آنها نیست؛ زیرا برخی از اشیائی که مسلما فاقد حیاتاند، مثل دستگاههای الکترونیک نیز با حس گرهای خود در برابر عوامل بیرونی از خود عکسالعمل نشان میدهند.

### گفتار سوم: حقوق گیاهان در دین اسلام

دین مبین اسلام پیروان خود را به رعایت حقوق گیاهان توصیه کرده است. سفارشهای دینی دربارهی حقوق گیاهان همانند حقوق حیوانات از دو راه به مسلمانان رسیده است.

راه نخست راه معرفت عقلی است. انسان برخی از مسائل زندگی را با عقل خود به طور یقینی درک می کند. این درک یقینی عقلی میان همه ی انسانها مشترک است. به تعبیر دیگر، درک عقلی اختصاص به مسلمانان ندارد. اندیشمندان غربی راه عقلی کشف حقایق عملی مربوط به

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. McVeigh, Timothy, McVeigh to PeTA "Where Do You Draw the Li<u>ne?"</u>, Fur Commission. May 7, 2001; Grove, Lloyd, "The Reliable Source", The Washington Post, April 17, 2001, p. C3.

رفتار آدمیان را "قانون طبیعی" نامیدهاند'.

دومین راه فهم مقاصد شارع مقدس در دین اسلام راه وحی است. درک سفارشهای وحیانی با استفاده از متون مقدس امکانپذیر است. متون مقدس عبارت است از: آیات کتاب خدا، یعنی قرآن کریم و روایات رسیده از حضرت پیامبر(ص) و امامان معصوم(ع). به راه دوم راه «کتاب و سنت» نیز گفته میشود.

اینک سفارشات دین اسلام درباره حقوق گیاهان را از هر دو طریق بررسی می کنیم.

#### الف) حقوق طبیعی گیاهان در نظریه قانون طبیعی اسلامی

از نظرگاه حکمت اسلامی، گیاهان دارای روح نباتیاند. تفاوتهای میان گیاهان و جمادات از وجود نفس نباتی در گیاهان و فقدان روح در جمادات ناشی میشود. نفس نباتی پایین ترین مرتبه ی نفس است که خداوند متعال در گیاهان قرار داده است. این نفس دارای سه قوه ی غاذیه، منمیه و مولده است. به این دلیل کارهای نفس نباتی در گیاهان به یکی از سه صورت انجام می گیرد:

۱. تغذیه،

۲. رشد،

٣. توليدمثل.

براین اساس، نیاز به تغذیه، بهداشت و تولید مثل از نیازهای طبیعی گیاهان است. پاسخ به این نیازها برخی از مصادیق حقوق گیاهان از منظر فلسفه ی اسلامی میباشد. از این رو، هر گیاه به طور طبیعی دارای حق تغذیه، حق بهداشت (دوری از آفت) و حق تولیدمثل است. این قانون عقل عملی با عنوان "آموزه ی قانون طبیعی" است که به انسانها میآموزد تا در پرورش گیاهان به این سه مساله توجه کرده و به قدر کافی در مورد فضای مناسب رشد گیاه کوشا باشند. آب، کود، خاک و نور مناسب در دسترس گیاه قرار داده و با سمپاشی در وقت مناسب از ورود هرگونه آفت به برگ، ساقه یا ریشه ی گیاه جلوگیری کنند تا گیاه بتواند با رشد مناسب خود به حرکت طبیعی خویش ادامه دهد.

<sup>ٔ</sup> برای اطلاع کافی از آموزهی قانون طبیعی در غرب و اسلام رک. طالبی، قانون طبیعی، پیشین.

<sup>ً.</sup> طوسی، پیشین، ص ۴۰۸؛ صدرالمتألهین، پیشین، صص ۵۴، ۱۳۰.

#### ب) حقوق گیاهان در متون اسلامی

پرواضح است که خداوند متعال همه ی مخلوقات مادی را به منظور به تعالی رسیدن انسانها آفریده است انسانها موظفند با استفاده کردن از آنها به حیات خود ادامه داده و زندگانی خود با رنگ خدایی زینت دهند و آن را به سوی سعادت جاویدان و کسب تقرب به خداوند متعال پیش ببرند. بنابراین، استفاده ی انسانها از منافع مادی گیاهان همانند استفاده ی آنها از منافع حیوانات تا آنجا که انسان برای ادامه ی حیات به آنها نیاز دارد امری است که مورد پذیرش عقل و شرع می باشد.

با وجود این، پیشوایان دین نسبت به حقوق گیاهان به مسلمانان سفارشهایی کردهاند که به برخی از آنها اشاره می شود:

در حدیث شریفی از امام باقر (ع) نقل شده است که پیامبر گرامی اسلام (ص) بهترین مال را زراعت دانسته و به کاشتن گیاه، حفاظت از آن و پرداخت حقوق واجب در هنگام برداشت زراعت توصیه کردهاند بروشن است که تاکید امام باقر (ع) بر حفاظت از گیاه دلیل بر وجود حق حیات برای آن گیاه است.

در روایت دیگری از امام صادق (ع) منقول است<sup>ه</sup> که آن حضرت فرمودند: "بزرگترین کیمیا زراعت است"<sup>\*</sup>. وجه دلالت این روایت بر اهمیت کاشتن گیاه و بهرهبرداری از آن از نگاه امام صادق (ع) واضح است.

از این دو روایت و دهها روایت مشابه فهمیده می شود که پیشوایان دین اسلام مسلمانان را به کاشتن گیاه و پرورش آن بسیار ترغیب می کردهاند. آن ها پیروان خود را از ضایع ساختن و یا آسیب زدن به گیاهان اعم از گیاهان کوچک یا درختان تنومند نهی کردهاند. این نواهی همگی دلیل هایی روشن بر تکلیف داشتن انسان ها نسبت به رعایت حق حیات گیاهان است. در این

لأ. "هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُم مَّا فِي الأَرْضِ جميعاً" (بقره/٢٩).

 <sup>&</sup>quot;صِبْغَةَ اللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً" (بقره/١٣٨).

 <sup>&</sup>quot;مُحَمَّدُ بْنُ عَلِى بْنِ الْحُسَينِ قَالَ: سُئِلَ رَسُولُ اللَّهِ (ص) أَى الْمَالِ خَيرٌ قَالَ: زَرْعُ زَرَعَهُ صَاحِبُهُ وَ أَصْلَحَهُ وَ أَدْى
 حَقَّهُ بِوْمَ حَصَاده...".

<sup>\*.</sup> حر عاملی، پیشین، جلد ۱۱، ص ۵۳۷.

 <sup>&</sup>quot;رُوى أَنَّ أَبَا عَبْد اللَّه عليه السلام قَالَ: الْكيمياءُ الْأَكْبَرُ الزِّرَاعَةُ".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>. کلینی، محمد بن یعقوب، الکافی، جلد ۱۰ (۱۵ جلدی)، قم: دارالحدیث، ۱۴۲۹ق، ص ۳۷۴.

زمینه احادیث فراوانی وجود دارد که در اینجا تنها به چند نمونه از آنها اشاره میشود:

پیامبر گرامی اسلام (ص) مسلمانان را از بریدن درختان مگر در صورت اضطرار نهی کردهاند<sup>۱</sup>. ایشان فرمودهاند: "هیچ درختی را قطع نکنید، مگر چارهای جز بریدن آن نداشته باشید"<sup>۲</sup>.

از سیره ی امام علی (ع) در قضاوت ایشان نقل شده است که آن حضرت کسی را که عمدا درختی را از روی عبث قطع می کرد، یا گیاهی را از بین می برد، هم به پرداخت قیمت آن وادار می ساختند و هم به تحمل چند ضربه شلاق محکوم می کردند. اما چنانچه آن شخص این عمل را سهوا انجام داده بود، فقط محکوم به پرداخت قیمت آن می کردند . چگونگی برخورد امام علی (ع) با ضایع کنندگان حق گیاهان بر اهمیت گیاه و احترام آن در دین اسلام دلالت دارد.

کوتاه سخن این که دین مبین اسلام گیاهان را صاحب حق و موجوداتی قابل احترام میداند و مسلمانان را عقلا و شرعا به حفظ حقوق آنها سفارش کرده است.

#### نتيجه گيري

در این نوشتار حقوق حیوانات و گیاهان به طور جداگانه از نگاه اندیشمندان غـرب و از نگـاه دیـن اسلام (عقل و شرع) بررسی شد.

نوع نگاه به حقوق حیوانات در جوامع بشری یکسان نیست. برخی هیچ حقی را برای حیوانات قائل نیستند. در مقابل، گروهی راه افراط را در پیش گرفته و حیوانات را بیش از حد احترام میکنند. تو گویی حیوان مرتبهای همانند انسان دارد.

دین مبین اسلام نیز حقوقی را برای حیوانات قائل است؛ اما نه تا بدان حد که انسانها از مصرف گوشت، شیر و سایر منافع برخی از حیوانات محروم باشند. دلیل عقلی قانون طبیعی اسلامی حقهایی طبیعی برای حیوانات اثبات می کند. آیات قرآنی نیز آفرینش همه ی مخلوقات را به منظور هموار شدن راه تکامل انسان می داند. از این رو، استفاده عاقلانه ی انسان از همه ی

<sup>&#</sup>x27;. َ"لَا تَقْطَعُوا شَجِراً إِلَّا أَنْ تُضْطَرُّوا إِلَيهَا".

۲. حر عاملی، پیشین، جلد ۱۵، ص ۵۸.

<sup>ّ. &</sup>quot;وَ عَنْهُ (ع) أَنَّهُ قَضَى فِيمَنْ قَتَلَ دَابَّهُ عَبَثاً أَوْ قَطَعَ شَجلدراً أَوْ أَفْسَدَ زَرْعاً أَوْ..... أَنْ يغْرَمَ قِيمَةُ مَا أَفْسَدَ وَ اسْتَهْلَكَ وَ يضْرَبَ جلدلَدَاتٍ نَكَالًا وَ إِنْ أَخْطاً لَمْ يَتَعَمَّدُ ذَلِكَ فَعَلَيهِ الْغُرْمُ وَ لَا حَبْسَ عَلَيهِ وَ لَا أَدْب...".

<sup>ً.</sup> ابن حیون، پیشین، ص ۴۲۴.

مواهب خلقت، از جمله استفاده از حیوانات از حقوق مسلم انسان است، هرچند هرگونه زیادهروی در این مورد از نظر اسلام خلاف حقوق حیوانات تلقی شده و انسانها از آن منع شدهاند.

بر همین اساس، انسانها حق استفاده از گیاهان را نیز دارند. در مقابل، به استناد قانون طبیعی (عقلی) در اسلام گیاهان نیز به دلیل این که دارای نفس نباتیاند، دارای حقوقی هستند که باید رعایت شوند. انسانها نباید بدون دلیلِ عقلایی کاری کنند که گیاهان از بین بروند. نباید آنها را از زمین بکنند، بسوزانند یا به آنها صدمه بزنند. گیاهان در طرح ربانی جهان خلقت به منظور زندگی و آسایش بیشتر انسانها و سپس حیوانات آفریده شدهاند. از بین بردن گیاهان در علی که غیر حکیمانه باشد نه تنها موجب سلب حق گیاه است، بلکه سبب سلب حق انسانها و حیوانات نیز میباشد؛ زیرا با از بینرفتن گیاهان، انسانها و حیوانات از منافع طبیعی آنها محروم میشوند. به این دلیل است که روایات اسلامی به انسانها در امر حفاظت از محیط زیست از راه کاشتن درخت و حراست از آن سفارش فراوان کردهاند. این روایات انسانها را از بریدن درختان و کندن گیاهان یا آسیب زدن به آنها به شدت منع کردهاند.

#### منابع

- ١. قرآن كريم
- ابن بابویه، محمد بن علی، الخصال، جلد ۱، تصحیح و تحقیق از علی اکبر غفاری، قم: جامعه مدرسین، ۱۳۶۲.
- ٣. ابن حيون، نعمان بن محمد مغربى، دعائم الإسلام، جلد ٢، چاپ دوم، قم: مؤسسهٔ آل البيت
   (ع)، ١٣٨٥ ق.
  - ۴. ابن منظور، محمد، لسان العرب [تقریبا۶۶۰ق]، جلد ۲، بیروت: دار صادر، ۱۹۹۷.
- ۵. حر عاملی، محمد بن حسن، وسائل الشیعة، جلد ۱۱ و جلد ۱۵ (۳۰ جلدی)، قم: مؤسسـهٔ الله البیت (ع)، ۱۴۰۹ق.
  - ۶. راسخ، محمد، حق و مصلحت، تهران: انتشارات طرح نو، ۱۳۸۱.
- ٧. صدر المتألهين، محمد، الحكمة المتعالية في الاسفار العقلية الاربعة، جلد ٨، الطبعة الرابعة، بيروت: دار احياء التراث العربي، ١٩٨١.
  - ۸. طالبی، محمدحسین، قانون طبیعی، قم: دبیرخانه مجلس خبرگان رهبری، ۱۳۹۰.

- ٩. طالبي، محمدحسين، "منشأ حق بشر"، معرفت فلسفي ١٤، ١٣٨٤، صص ٢١٨-١٩٣.
  - ١٠. طباطبائي يزدي، سيدمحمد كاظم، العروة الوثقي، تهران: دارالكتب الاسلاميه، بيتا.
- ١١. طوسي، نصيرالدين محمد، شرح الاشارات و التنبيهات، الجزء الثاني، قم: نشر البلاغه، ١٣٧٥.
  - ۱۲. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، جلد ۱۰ (۱۵ جلدي)، قم: دارالحديث، ۱۴۲۹ق.
- ۱۳. مجلسی، محمدباقر، بحار الأنوار، جلـد ۶۱ و جلـد ۶۲ (۱۱۱جلـدی)، چـاپ دوم، بیـروت: دار إحیاء التراث العربی، ۱۴۰۳ق.
  - ۱۴. مصباح یزدی، محمدتقی، اموزش فلسفه، جلد ۲، تهران: سازمان تبلیغات اسلامی، ۱۳۶۵.
- ۱۵. نوری، حسین بن محمد تقی، مستدرک الوسائل و مستنبط المسائل، جلـ د ۱۶ (۲۸ جلـدی)، قم: مؤسسهٔ آل البیت (ع)، ۱۴۰۸ق.
- 16. Bentham, Jeremy, "Anarchical Fallacies; Being an Examination of the Declaration of Rights Issued During the French Revolution", [1794], J. Waldron ed., Nonsense Upon Stilts: Bentham, Burke and Marx on the Rights of Man, London and New York: Methuen, 1987, pp. 46-69.
- 17. Burke, Edmund, "Reflections on the Revolution in France", [1790], J. Waldron ed., Nonsense upon Stilts: Bentham, Burke and Marx on the Rights of Man, New York: Methuen, 1987, pp. 96-118.
- 18. Finnis, John, Natural Law and Natural Rights, Oxford: Clarendon Press, 1980.
- 19. Florianne, Koechlin, "The Dignity of Plants", Plant Signaling and Behavior, 4, 2009 January.
- Fox, Michael, the Case for Animal Experimentation, Berkeley: University of California Press, 1986.
- 21. Fox, Michael, "Letter", the Scientist (15 December), 1986.
- 22. Fox, Michael, "Animal Experimentation: A Philosopher Changing Views", Between the Species, 3, 1987.
- 23. Frey, R. G., "Animal Rights", Analysis, Vol. 37, No. 4, 1977.
- 24. Frey, R. G., "Interest and Animal Rights", the Philosophical Quarterly, Vol. 27, No 108, 1977.
- 25. Frey, R. G., "Animal", the Oxford Handbook of Practical Ethics, Hugh Lafollette, New York: Oxford University Press, 2003.
- 26. Grove, Lloyd, "The Reliable Source", the Washington Post, April 17, 2001.

- Jamieson, Dale and Regan, Tom, "Animal Rights: A Reply to Frey", Analysis, Vol. 38, No. 1, 1978.
- 28. Jones, Peter, Rights, Houndmills and New York: Palgrave, 1994.
- 29. Linzey, Andrew, Animal Rights: A Christian Assessment of Man's Treatment of Animals, London: SCM Press, 1976.
- 30. McCloskey, H. J., "Rights", The Philosophical Quarterly 15, 1965.
- 31. McVeigh, Timothy, McVeigh to PeTA "Where Do You Draw the Line?", Fur Commission, May 7, 2001.
- 32. Meyers, Diana, Inalienable Rights: A Defense, NewYork: Columbia University Press, 1985.
- 33. Pocar, Valerio, "Animal Rights: A Socio-Legal Perspective", Journal of Law and Society, Vol. 19, No. 2, 1992.
- 34. Regan, Tom, Animal Rights, Human Wrongs: an Introduction to Moral Philosophy, New York: Rowman & Littlefield, 2003.
- 35. Regan, Tom, the Case for Animal Rights, 2<sup>nd</sup> ed., Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 2004.
- 36. Sunstein, Cass, "The Rights of Animal", the University of Chicago Law Review, Vol. 70, No. 1, 2003.